2. hodina – stvoření světa
Když vezmeme do ruky První knihu Mojžišovu, knihu Genesis, můžeme ji rozdělit na dvě základní části. Kapitoly 1-11 a kapitoly 12-50. Ve 12. kapitole se začíná vyprávět o praotci Abramovi, první historicky doložitelné postavě. Svatopisec ve 12. kapitole tedy začíná vyprávět dějiny lidstva, začíná hovořit o určité postavě, které se zjevuje Bůh, o praotcích. Hovoření o Abramovi však vyvolává některé základní otázky. Jak se zde tato postava objevila, respektive, jak se zde objevil člověk? Kde se vzal svět? Proč člověk nežije ve společenství s Bohem? Proč je zlo na zemi?… A právě na tyto základní otázky chce alespoň částečně odpovědět prvních jedenáct kapitol, které označujeme za pradějiny lidstva.
V prvních kapitolách knihy Genesis nacházíme jakýsi genetický kód lidstva. Jak zprávy o stvoření, tak zpráva o prvním hříchu, respektive o prvních lidech, nám ukazují některé podstatné prvky lidského života a stvoření vůbec. Proto bychom měli tyto první kapitoly První knihy Mojžíšovy velmi dobře znát.
Stvoření světa
Když se hovoří na školách o vzniku světa, předkládají se různé teorie. Darwinova teorie, teorie velkého třesku, inseminace mimozemšťany, stvoření v šesti dnech… V tomto přehledu ale nacházíme zásadní chybu, kterou mnoho lidí dělá, totiž že kladou jednotlivé vědecké teorie na stejnou úroveň jako biblické pojednání.

Již minulou hodinu jsme hovořili o tom, že Bible není učebnicí biologie. Pokud tedy vypráví o stvoření světa, není cílem svatopisce zaznamenat, jakým způsobem Bůh stvořil svět. Cílem autorů příběhů o stvoření je odpovědět na jiné otázky. Prostřednictvím těchto dvou příběhů se zaměřují na otázky, na které pro změnu neodpovídá biologie – kdo stvořil svět, proč jej stvořil, jaký jej stvořil, jaké je poslání a cíl stvořeného světa, respektive člověka… Ještě jednou je třeba zdůraznit, že otázku, jak Bůh stvořil svět, nechce Písmo svaté zodpovědět, to je úkolem biologie.

Biblické pojetí stvoření tedy stojí na jiné úrovni, než ostatní vědecká pojednání. Biblické pojetí je ani nevyvrací, ani nepotvrzuje. Člověk, který by zastával fundamentalistický výklad stvoření světa – bylo to přesně tak, jak je to v Bibli (a toto nám častokrát podsouvají nevěřící lidé) se dostává do neřešitelného problému – jak je možné, že samo Písmo svaté předkládá dvě zprávy o stvoření?

Pokud se svatopisec zaměřuje na zodpovězení jiných otázek, než „jak“, pak není vázán tím, že musí vyprávět pouze jeden příběh. Naopak, jednotlivé příběhy se vzájemně doplňují, jelikož krása Božího stvoření je něčím tak hlubokým, že to prostě nelze slovy vyjádřit. A i to vyjadřuje dvojí vyprávění o stvoření světa.

Před tím, než se zaměříme na samotné příběhy, je vhodné ještě zmínit některé věci.

Stvoření z ničeho
Když Písmo svaté hovoří o tom, že je Bůh stvořitelem světa, přikládá k tomu ještě jednu základní pravdu. Totiž to, že Bůh tento svět tvoří z ničeho (přičemž i ono „nic“ není něčím, není žádnou hmotou, žádnou prázdnotou…). O tom, že Bůh tvoří svět z ničeho, se dozvídáme především ze dvou textů. Gn 1,1 nám ve větě: „Na počátku stvořil Bůh nebe a zemi“ tuto pravdu sděluje implicitně (nevýslovně). V hebrejském originálu je pro slovo „stvořil“ užit termín „bara“, který je užíván pouze pro Boha, a který v sobě obsahuje onu tvůrčí činnost, která nepředpokládá žádnou předchozí existenci.
Explicitně (výslovně) nám Písmo svaté říká, že Bůh stvořil svět „z ničeho“ v 2 Mak 7,28.
Poznatelnosti Boha ze stvoření
Církev se ve své tradici opakovaně vrací k tématu stvoření a obdivuje jeho hloubku a jeho význam. Jednou ze základních pravd, ke které dochází, je to, že se ve stvoření zjevuje sám Bůh. Církev vyznává, že Bůh je poznatelný ze stvořených věcí. To tvrdí již sv. Pavel ve svém listě Římanům, kde říká, že „jeho věčnou moc a božství, které jsou neviditelné, lze totiž od stvoření světa vidět, když lidé přemýšlejí o jeho díle, takže nemají výmluvu“. (Řím 1,20). K tomuto tvrzení se pak ještě jedno vrací I. vatikánský koncil, který potvrzuje nauku, že Bůh je poznatelný ze stvořených věcí (I. vatikánský koncil, dogmatická konstituce Dei Filius, kapitola 2)
. Poznávat krásu a hloubku Božího stvoření tedy není jen nějakým prázdným filosofováním, či teologizováním, ale je poznáváním jediného a pravého Boha, stvořitele člověka a tohoto světa.
Zaměřme se tedy nyní trochu podrobněji na biblické zprávy o stvoření světa. Když otevřeme knihu Genesis, tak na jejích prvních stránkách nalezneme dvě zprávy o stvoření světa (Gn 1,1-2,4a; Gn 2,4b-25). Tyto dvě zprávy jsou dílem dvou různých biblických tradic. Aniž bychom to nyní více vysvětlovali, řekněme si a přijměme, že první příběh o stvoření světa je dílem kněžské tradice (P), zatímco druhý příběh je dílem tradice jahvistické (J)

První příběh o stvoření
První příběh (Gn 1,1-2,4a) je dílem kněžské tradice. Poznáváme to mimo jiné z jeho hymnického charakteru, kdy jsou jakoby jednotlivé sloky (jednotlivé dny stvoření) zakončeny refrénem (A Bůh viděl, že je to dobré. Nastal večer, nastalo jitro…). Jakoby bylo prostřednictvím tohoto hymnu liturgicky oslavováno Boží stvořitelské dílo.

Biblický text pracuje s čísly. Je to deset stvořitelských výroků vyřčených v sedmi dnech. Mezi těmito dny zaujímají klíčové postavení 1., 4. a 7., dny, kdy je tvořeno světlo, nebeská tělesa a ustanoven den odpočinku. 2. a 3. a 5. a 6. den pak tvoří podivuhodnou symetrii – první dvojice představuje stvoření živlů a vegetace – připravení prostředí, druhá dvojice pak přináší odpovídající formy živočichů – ptáci, ryby, suchozemská zvířata a nakonec člověk.

V textu jasně vyniká svrchovanost Božího slova – on řekne a stane se. To Bůh dává příkaz k bytí, on určuje místo i počet, on žehná. „Bůh řekl“: Božím stvořitelským slovem začíná každý den stvoření. Bůh nemusí o nic s nikým zápasit (jak je tomu v mytologii), on pouhým slovem povolává k životu, k bytí.

Zpráva o tom, že Bůh viděl, že je to dobré, nám sděluje dvě věci. V první řadě to, že Bůh má zrak obrácený ke svému stvoření. Bůh není hodinářem, který vytvoří svět, a pak o něj nejeví zájem. Bůh tvoří svět, na který poté hledí, ve kterém zůstává dále přítomný. Vyjádření toho, že vidí, že je to dobré, nás jednak ubezpečuje o tom, že Bůh tvoří svět jako dobrý, ale zároveň nás vybízí k tomu, abychom jej jako dobrý vnímali také my a abychom se k němu jako k dobrému rovněž chovali (ekologie…).
První zpráva o stvoření rovněž pracuje s židovskou představou o světě. Židé si představovali svět jako placku, na jejímž konci jsou sloupy, které nesou nebeskou klenbu. Před oddělením vod existovala na zemi jen jedna jediná voda. Bůh tuto vodu klenbou rozděluje na vody horní (nebe) a spodní. Když prší, znamená to, že Bůh otevírá propusti a na zem padají horní vody
. Oddělení vod je vytvořením prostoru pro život
. Všimněme si, že je to jediné stvoření, o kterém svatopisec neříká, že „Bůh viděl, že je to dobré“. Proč tak svatopisec činí, se budeme moci zamýšlet nad druhou zprávou o stvoření, resp. ve zprávě o potopě.
Nebe a země jsou dvě odlišné skutečnosti. Život na zemi není odleskem světa nadpozemského, neboli hrou stínů (Platón), ani není vězením pro padlé duše, ani se nejedná o dva světy, které spolu soupeří (mytologie). Křesťanská tradice toto bude následně vyznávat prostřednictvím slov, ve kterých vyznává Boha jako stvořitele nebe a země, věcí viditelných i neviditelných.

Vyprávěním o stvoření svítilen na nebi jsou tato svítidla odmytologizovány. Nejsou to božstva, proto ani nemají jména
, jsou to prostě svítidla. Svítilny tu nejsou pro sebe, ale pro člověka, aby mu dávaly pevný řád. Mají připomínat člověku, že stojí stále před Stvořitelovou tváří a musí věrně hospodařit s tímto darem. Prostřednictvím jejich stvoření je zajištěn pevný řád, pevné plynutí času. Svítilny se stávají znamením, podle kterých se lidé řídí (lidé poznávají světové strany, směr větru, vhodná období pro setí a pro žeň, svítidla také označují čas slavení příslušných svátků, bohoslužebných chvil (začátek soboty, začátek nového roku…))
.

Zajímavou je také zpráva o stvoření života ve vodách. Jakoby svatopisec reagoval na jednotlivé teorie dnešní doby, které říkají, že „stvořitelem“ života je voda. Zatímco o zemi bude řečeno, že má vydávat rozmanité druhy živočichů… (Gn 1,24), o vodě je řečeno, že se má hemžit živočišnou havětí (Gn 1,20). Voda nemá vydávat život, ale má se životem hemžit… Jakoby bylo řečeno, že voda je prostor, kde sice vzniká život, ale voda rozhodně není aktivním činitelem, tedy „stvořitelem“.

Ona výzva, že země má vydat rozmanité druhy živočichů poukazuje ještě na jednu věc. Opět dochází k odmytologizování, tentokrát živočichů. Jednotlivá zvířata nejsou božstvy, ale jsou, už od svého původu, úzce spojeny se zemí.

Šestého dne tvoří Bůh člověka, tomu se ale budeme věnovat příští hodinu. Vrcholem prvního příběhu o stvoření je stvoření sedmého dne, dne odpočinku. Tento Boží odpočinek má několikerý význam. Jednak je Bůh znovu představen jako ten, kdo hledí na stvoření, kdo od něj ustupuje a kontempluje jej (podobně jako člověk, který dělá velký obraz).
Sedmý den
Odpočinek má ale ještě jeden zásadní význam. Bůh tvoří svět jako dobrý, resp. velmi dobrý, ale přitom ne jako dokonalý (člověk může zhřešit…). Dokonalosti má tento svět dospět. A to je cílem onoho sedmého dne, dne odpočinku. Stvořený svět se má rozhodnout pro svou existenci. Člověk se ovšem „sedmého dne“ rozhodne učinit něco jiného (Gn 3,1-7).
První příběh o stvoření nám prostřednictvím postupné gradace ukazuje, že celý svět je stvořen pro člověka. Ke svému vrcholu ale svět ještě směřuje. Tento vrchol nazýváme mimo jiné „spása“. 

Druhý příběh o stvoření
Když se podíváme na druhou zprávu o stvoření světa (Gn 2,4b-25), uvidíme, že tento příběh doplňuje ještě některé zásadní skutečnosti. Tou zásadní je výpověď, která zaznívá v 5. verši: „nebylo na zemi ještě žádné polní křovisko ani nevzcházela žádná polní bylina, neboť Hospodin Bůh nezavlažoval zemi deštěm, a nebylo člověka, který by zemi obdělával“. Svatopisec tak zřetelným způsobem poukazuje na to, že stvořený svět nemá svůj význam, pokud člověk nespolupracuje s Hospodinem. Svět je stvořen jako prostor, na kterém má člověk s Bohem spolupracovat, směřovat k jeho plnému uskutečnění.
V tomto pohledu můžeme částečně hlouběji pochopit, proč svatopisec v prvním příběhu nepíše u oddělení vod, že to bylo dobré. Oddělení vod, které vytvořilo prostor pro život, není samo o sobě dobré. Dobré, resp. velmi dobré začíná být v ten moment, kdy člověk začne spolupracovat s Bohem. Pokud tomu tak není, svět přestává mít smysl (viz potopa světa). Z řečeného je patrné, že Boží stvořitelské dílo neskončilo jednou pro vždy, ale že Bůh pokračuje ve spolupráci s člověkem ve svém stvořitelském díle i v dnešní době. Bůh skutečně není hodinářem, který vytvoří stroj, který pak běží sám. Bůh, který je láska, i nadále žije a spolupracuje se stvořením a vede jej ke svému naplnění, kterým je v konečném důsledku oslava Boha
.

Bůh je stále přítomný ve stvořeném světě, ale není stvořením (panteismus). Bůh zůstává i nadále vůči stvoření přesažným (transcententní). Bůh přesahuje nejen své stvoření, ale přesahuje i všechny naše představy, naše schopnosti o něm vypovídat. Bůh zůstává neuchopitelným, neproniknutelným. Přes veškeré naše poznání zůstává i nadále Bohem.
Nabízené otázky k snadnějšímu studiu
1. Jakým způsobem můžeme rozdělit knihu Genesis? 
2. Jak nazýváme prvních 11. kapitol knihy Genesis? 
3. O kom se začíná vyprávět ve 12. kapitole?
4. Kolik příběhů o stvoření je v knize Genesis? 
5. Kde najdeme první příběh o stvoření? 
6. Kde najdeme druhý příběh o stvoření? 
7. Co je chybného na tom, když biblický příběh o stvoření předkládám jako jednu z teorií vzniku světa? 
8. Kde a jak Písmo implicitně sděluje, že svět je stvořen z ničeho? 
9. Kde je v Písmu explicitně vyjádřeno, že Bůh stvořil svět z ničeho? 
10. Kde v Písmu svatém můžeme nalézt tvrzení, že Bůh je poznatelný ze stvoření? 
11. Který koncil definoval, že Bůh je poznatelný ze stvoření? 
12. Která tradice je autorem prvního příběhu o stvoření světa? 
13. Co chce vyjádřit vyprávění o oddělení klenby?
14. Co chce vyjádřit vyprávění o stvoření svítilen? 
15. Co chce vyjádřit vyprávění o stvoření živočichů ve vodě? 
16. Jaký Bůh tvoří tento svět? 
17. Co je vyjádřeno pomocí postupné gradace stvoření? 
18. Co je vrcholem stvoření? 
19. Jaký je smysl dnu odpočinku? 
20. Na co klade důraz druhý příběh o stvoření? 
21. Tvoří Bůh svět i v dnešní době? 
22. Co to znamená, že Bůh je transcendentní? 
Nabízené otázky k snadnějšímu studiu
1. Na dvě části. Kapitoly 1-11, pradějiny lidstva a kapitoly 12-50, příběhy o praotcích. 

2. Pradějiny lidstva.
3. O praotci Abramovi a praotcích.
4. Dva příběhy.

5. Gn 1,1-2,4a.

6. Gn 2,4b-25.

7. Chyba je v tom, že z teologického pojetí, které se zaměřuje na otázky smyslu, dělám pojednání vědecké, které se zaměřuje na otázky způsobu vzniku.

8. Gn 1,1 – hebrejské slovo „bara“, které je užíváno pouze pro Boží stvořitelské dílo.

9. 2 Mak 7,28.

10. Řím 1,20. 
11. I. vatikánský koncil, dogmatická konstituce Dei Filius.

12. Kněžská tradice.

13. Vytvoření prostoru pro život.

14. Jejich odmytologizování, jsou jen stvořením, nikoli božstvem. Navíc se stávají tím, co určuje čas (i čas slavení).

15. Voda není aktivním stvořitelem. Vody se mají hemžit.

16. Bůh tvoří tento svět dobrý (velmi dobrý). Nikoli dokonalý.
17. Vše směřuje ke stvoření člověka (svět je stvořen pro člověka), a k ustanovení dnu odpočinku.
18. Sedmý den, den odpočinku.
19. Přemýšlet (kontemplovat) o tom, co bylo předchozí týden vytvořeno. Stvoření má tento den rovněž dojít svého naplnění (spásy).

20. Stvořený svět je bez spolupráce Boha a člověka jen neobdělanou půdou.

21. Ano. Nic nevzniká bez toho, že by to Bůh chtěl. 

22. Že je přesažný, že není stvořením a že rovněž přesahuje všechny naše představy a výpovědi o něm.
� I. vatikánský koncil odsuzuje jak extrémní rationalismus (Boha je možné zcela poznat ze stvoření), tak fideismus (Bůh je poznatelný pouze vírou – význam mají jen vnitřní zkušenosti).


� V krátkosti. Podle jedné z teorií rozlišujeme v knihách Mojžíšových čtyři základní tradice. Elohista (E), Jahvista (J), Kněžská tradice (P) a Deuteronomista (D). Za nejstarší pramen bývá považován J. Pozná se podle užívání Božího jména JHWH (Hospodin). Elohista užívá označení pro Boha „Elohím“, Bůh. Deuteronomista pracuje někdy v 7. a 6. stol. před. Kr. Kněžská tradice vystupuje do popředí především v období Babylónského zajetí. Během dějin jsou jednotlivé tradice postupně „upravovány“ redakční prací. Více o těchto tradicích bude možnost říci nějaký příští rok, kdy se bude probírat Starý zákon.


� Jak později uvidíme, s tímto obrazem bude pracovat příběh o potopě světa.


� I to je obraz, který židovská tradice bude užívat častěji (vyvedení z Izraele, uvedení do Zaslíbené země…).


� Jak tomu bylo v okolních národech, se kterými se Izrael setkával, viz Egypt…


� Bohem stvořená svítidla ale také neurčují či nevyjadřují lidský osud, viz horoskopy.


� Závěr IV. eucharistické modlitby: „Ve tvém království a s celým vesmírem, vysvobozeným z hříchu a smrti, ať tě oslavujeme skrze našeho Pána, Ježíše Krista, neboť skrze něho dáváš světu všechno dobré“.





